
 
 
 
 
 
 
 

DECLARACIÓN DOCTRINAL  
Y DISTINTIVOS DE LA IGLESIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Índice 
 
Declaración doctrinal  

Las sagradas Escrituras 
Dios 

Dios el Padre 
Dios el Hijo 
Dios el Espíritu Santo 

El hombre 
La salvación 
La regeneración 
La elección 
La justificación 
La santificación 
La seguridad 
La separación 

La iglesia 
Los ángeles 

Los ángeles santos 
Los ángeles caídos 

Las cosas futuras (escatología) 
La muerte 
El arrebatamiento de la iglesia 
El período de la tribulación 
La segunda venida y el reinado milenial 
El juicio de los perdidos 
La eternidad 

 
Distintivos  

Un alto concepto de Dios  
Resumen  
Implicaciones principales  

Un alto concepto de las Escrituras  
Resumen  
Implicaciones principales  
Aplicaciones contemporáneas  

La suficiencia de las Escrituras  
La creación  
El rol de la mujer 
El don de hablar en lenguas  
Una vida transformada  
La sexualidad humana  
El matrimonio  

 
 
 



 
 
 
 

  



DECLARACIÓN DOCTRINAL 
 
Las sagradas Escrituras  
 
Creemos y enseñamos que la Biblia es la revelación escrita de Dios al hombre y que, por tanto, los sesenta 
y seis libros de la Biblia que nos han sido dados por el Espíritu Santo constituyen la Palabra de Dios 
completa (inspirada de igual manera en todas sus partes) (1Co 2:7-14; 2P 1:20-21). 
 
Creemos y enseñamos que la Palabra de Dios es una revelación objetiva, proposicional (1Ts 2:13; 1Co 
2:13), verbalmente inspirada en cada palabra (2Ti 3:16), absolutamente inerrante en los documentos 
originales, infalible e inspirada por Dios. 
 
Creemos y enseñamos que la Biblia constituye la única regla necesaria e infalible de fe y práctica, y que es 
suficiente para todas las cosas que pertenecen a la vida y a la piedad (Mt 5:18; 24:35; Jn 10:35; 16:12-13; 
17:17; 1Co 2:13; 2Ti 3:15-17; Heb 4:12; 2P 1:3, 20-21). 
 
Creemos y enseñamos que Dios habló en Su Palabra escrita mediante un proceso de doble autoría. El 
Espíritu Santo supervisó de tal manera a los autores humanos que, por medio de sus personalidades 
individuales y diversos estilos de escritura, compusieron y registraron la Palabra de Dios para el hombre 
(2P 1:20-21), sin error en su totalidad o parcialmente (Mt 5:18; 2Ti 3:16). 
 
Creemos y enseñamos que, aunque puede haber varias aplicaciones de un pasaje de las Escrituras, solo 
hay una interpretación verdadera: el significado original determinado por el autor, el cual es vinculante 
para todas las generaciones. El significado de las Escrituras debe encontrarse al aplicar diligentemente, el 
método de interpretación literal, gramatical e histórico, bajo la iluminación del Espíritu Santo (Jn 7:17; 
16:12-15; 1Co 2:7-15; 1Jn 2:20). El método literal, gramatical e histórico de interpretación insiste en seguir 
las reglas normales para interpretar toda literatura, incluyendo la prioridad del contexto, el significado 
común de las palabras y figuras del lenguaje, las reglas de la gramática y la sintaxis, y el contexto histórico 
en el que fue escrito el libro o pasaje. Aunque algunas cosas en las Escrituras son difíciles de entender (2P 
3:16), son suficientemente claras como para que, cuando aplicamos diligentemente estos principios, 
podamos descubrir su significado (Sal 19:7; 119:130; Mt 12:3, 5; 19:14; 21:42; 22:31), especialmente en 
aquellos asuntos que se refieren a la salvación (2Ti 3:15; Stg 1:18; 1P 1:23). 
 

Dios 
Creemos y enseñamos que hay un solo Dios vivo y verdadero (Dt 6:4; Is 45:5-7; 1Co 8:4, 6), un Espíritu 
infinito, omnisciente y autoexistente (Jn 4:24), perfecto en todos Sus atributos, uno en esencia, que existe 
eternamente en tres Personas: Padre, Hijo y Espíritu Santo (Mt 28:19; 2Co 13:14), cada una igualmente 
digna de adoración y obediencia. 
 
 
Dios el Padre 



Creemos y enseñamos que Dios el Padre, la primera Persona de la Trinidad, ordena y ejecuta todas las 
cosas conforme a Su propio propósito y gracia (Sal 145:8-9; 1Co 8:6). Él inició la creación de todas las cosas 
en seis días literales (Gn 1:1-31; Ex 31:17; 1Co 8:6; Ef 3:9), incluyendo la creación especial del hombre y la 
mujer (Gn 1:26-28; 2:5-25). Como el único Gobernante absoluto y omnipotente del universo, Él es 
soberano en la creación, la providencia y la redención (Sal 103:19; Ro 11:36). Ha decretado, para Su propia 
gloria, todas las cosas que han de suceder (Ef 1:11). Él sostiene, dirige y gobierna continuamente a todas 
las criaturas y acontecimientos (1Cr 29:11). En Su soberanía, no es el autor del pecado ni tampoco lo 
aprueba (Hab 1:13; Jn 8:38-47), ni tampoco anula o destruye la responsabilidad moral de las criaturas 
inteligentes (1P 1:17). 
 
Creemos y enseñamos que Su paternidad incluye tanto Su designación dentro de la Trinidad como Su 
relación con la humanidad. Como Creador, Él es Padre de todos los hombres (Hch 17:28-29; Ef 4:6), pero 
es Padre espiritual únicamente de los creyentes (Ro 8:14; 2Co 6:18). Desde la eternidad pasada, Él ha 
escogido en Su gracia a aquellos que serían Suyos (Ef 1:4-6); salva del pecado y adopta a todos los que 
vienen a Él por medio de Jesucristo; y se convierte, al momento de su adopción, en su Padre espiritual (Jn 
1:12; Ro 8:15; Ga 4:5; Heb 12:5-9). 
 
Dios Hijo 
Creemos y enseñamos que Jesucristo, la segunda Persona de la Trinidad, posee todos los atributos  
divinos, y en estos, es igual a Dios, consustancial (de una misma esencia) y coeterno con el Padre (Jn 10:30; 
14:9). 
 
Creemos y enseñamos que Dios el Padre creó todas las cosas conforme a Su propia voluntad, por medio 
de Su Hijo, Jesucristo, por Quien todas las cosas continúan existiendo y funcionando (Jn 1:3; Col 1:15-17; 
Heb 1:2). 
 
Creemos y enseñamos que en la encarnación (Dios haciéndose hombre), la segunda Persona de la Trinidad 
renunció a Su derecho al pleno ejercicio de las prerrogativas de coexistencia con Dios y asumió una 
existencia apropiada a la de un siervo, sin dejar jamás de poseer Sus atributos divinos (Fil 2:5-8). 
 
Creemos y enseñamos que en la encarnación, Cristo rindió únicamente Su gloria preencarnada (Jn 17:5) 
y el ejercicio independiente de Sus prerrogativas divinas, pero nunca Su esencia divina, ni en grado ni en 
naturaleza. En Su encarnación, la segunda Persona eternamente existente de la Trinidad, asumió todas 
las características esenciales de la humanidad y así se convirtió en el Dios-Hombre (Fil 2:5-8; Col 2:9), pero 
sin pecado (2Co 5:21; Heb 4:15; 7:26). 
 
Creemos y enseñamos que Jesucristo representa a la humanidad y la deidad en una unidad indivisible 
(Miq 5:2; Jn 5:23; 14:9-10; Col 2:9). 
 
Creemos y enseñamos que nuestro Señor Jesucristo nació de una virgen (Is 7:14; Mt 1:23, 25; Lc 1:26-35); 
que Él es Dios encarnado, verdadero Dios y verdadero hombre (Jn 1:1, 14); y que el propósito de Su 



encarnación fue revelar a Dios, redimir al ser humano y reinar sobre el reino de Dios (Sal 2:7-9; Is 9:6; Jn 
1:29; Fil 2:9-11; Heb 7:25-26; 1P 1:18-19). 
 
Creemos y enseñamos que nuestro Señor Jesucristo llevó a cabo nuestra redención mediante Su perfecta 
obediencia (Ro 5:19) y por medio del derramamiento de Su sangre y Su muerte sacrificial en la cruz. Su 
muerte fue voluntaria, vicaria, sustitutiva, propiciatoria y redentora (Jn 10:15; Ro 3:24-25; 5:8; 1P 2:24). 
 
Creemos y enseñamos que, sobre la base de la eficacia de la muerte de nuestro Señor Jesucristo, el 
pecador creyente es liberado del castigo, la pena, el poder y, un día, de la presencia del pecado; y que es 
declarado justo, se le concede vida eterna y es adoptado en la familia de Dios (Ro 3:25; 5:8-9; 2Co 5:14-
15; 1P 2:24; 3:18). 
 
Creemos y enseñamos que nuestra justificación queda asegurada por Su resurrección literal y física de 
entre los muertos, y que Él ha ascendido a la diestra del Padre, donde ahora intercede como nuestro 
Abogado y Sumo Sacerdote (Mt 28:6; Lc 24:38-39; Hch 2:30-31; Ro 4:25; 8:34; Heb 7:25; 9:24; 1Jn 2:1). 
 
Creemos y enseñamos que en la resurrección de Jesucristo de entre los muertos, Dios confirmó la deidad 
de Su Hijo y dio prueba de que ha aceptado la obra expiatoria de Cristo en la cruz (Ro 1:4). La resurrección 
corporal de Jesús es también la garantía de una futura resurrección para todos los creyentes (Jn 5:26-29; 
14:19; Ro 4:25; 6:5-10; 1Co 15:20, 23). 
 
Creemos y enseñamos que Jesucristo regresará para recibir a la iglesia, que es Su cuerpo, para Sí mismo 
en el arrebatamiento, y que al volver con Su iglesia en gloria, establecerá Su reino milenial en la tierra 
(Hch 1:9-11; 1Ts 4:13-18; Ap 20). 
 
Creemos y enseñamos que el Señor Jesucristo es el único por medio del cual Dios juzgará a toda la 
humanidad (Jn 5:22-23): 
 

● Evaluará la fidelidad de los creyentes en el tribunal de Cristo (1Co 3:10-15; 2Co 5:10). 
 

● Juzgará a los sobrevivientes de la gran tribulación en Su segunda venida (Mt 25:31-46). 
 

● Juzgará a los muertos no creyentes en el gran trono blanco, sobre la base de sus obras, y los 
condenará al lago de fuego (Ap 20:11-15). 

 
Él es el único Mediador entre Dios y los hombres (1Ti  2:5), la Cabeza de Su cuerpo, la iglesia (Ef 1:22; 5:23; 
Col 1:18), y el Rey universal venidero, quien reinará sobre el trono de David (Is 9:6; Lc 1:31-33). Él es el 
Juez final de todos los que no depositen su confianza en Él como Señor y Salvador (Mt 25:14-46; Hch 
17:30-31). 
 
 



Dios Espíritu Santo 
Creemos y enseñamos que el Espíritu Santo, la tercera Persona de la Trinidad, es una Persona divina, 
eterna, no derivada, que posee todos los atributos de personalidad y deidad, incluyendo intelecto (1Co 
2:10-13), emociones (Ef 4:30), voluntad (1Co 12:11), eternidad (Heb 9:14), omnipresencia (Sal 139:7-10), 
omnisciencia (Is 40:13-14), omnipotencia (Ro 15:13) y veracidad (Jn 16:13). En todos estos atributos 
divinos, Él es coigual y consustancial (de una misma esencia) con el Padre y el Hijo (Mt 28:19; Hch 5:3-4; 
28:25-26; 1Co 12:4-6; 2Co 13:14; Jer 31:31-34 con Heb 10:15-17). 
 
Creemos y enseñamos que es obra del Espíritu Santo ejecutar la voluntad divina en relación con toda la 
humanidad. Reconocemos Su actividad soberana en la creación (Gn 1:2), la encarnación (Mt 1:18), la 
revelación escrita (2P 1:20-21) y la obra de salvación (Jn 3:5-7). El amplio alcance de Su actividad divina 
incluye: convencer al mundo de pecado, de justicia y de juicio; glorificar al Señor Jesucristo; regenerar a 
los escogidos; persuadirlos y capacitarlos para que abracen a Jesucristo por fe; y transformar a los 
creyentes a la imagen de Cristo (Jn 16:7-9; Hch 1:5; 2:4; Ro 8:29; 2Co 3:18; Ef 2:22). 
 
Creemos y enseñamos que el Espíritu Santo fue enviado por el Padre, según lo prometido por Cristo (Jn 
14:16-17; 15:26), en Pentecostés, para iniciar y completar la edificación del cuerpo de Cristo, que es Su 
iglesia (1Co 12:13). El Espíritu Santo es el Agente sobrenatural y soberano en la regeneración (Jn 3:5-6; Tit 
3:5), bautizando a todos los creyentes en el cuerpo de Cristo (1Co 12:13). También mora en ellos, los 
santifica, instruye, capacita para el servicio y los sella para el día de la redención (Ro 8:9; 2Co 3:6; Ef 1:13). 
 
Creemos y enseñamos que el Espíritu Santo es el Maestro divino, quien guió a los apóstoles y profetas a 
toda verdad mientras escribían la revelación de Dios, la Biblia (2P 1:19-21; Jn 16:13). Cada creyente posee 
la presencia interior del Espíritu Santo desde el momento de la salvación (Ro 8:9), y es deber de todo aquel 
que ha nacido del Espíritu ser lleno (controlado) por el Espíritu mediante Su Palabra (Ro 8:9; Ef 5:18; Col  
3:16; 1Jn 2:20, 27). 
 
Creemos y enseñamos que el Espíritu Santo administra dones espirituales a la iglesia. El Espíritu Santo no 
se glorifica a Sí mismo ni a Sus dones mediante exhibiciones ostentosas, sino que glorifica a Cristo al 
implementar Su obra de redención de los perdidos y edificación de los creyentes en la santísima fe (Jn 
16:13-14; Hch 1:8; 1Co 12:4-11; 2Co 3:18). 
 
Creemos y enseñamos, en este sentido, que Dios el Espíritu Santo, es soberano en el otorgamiento de 
todos Sus dones para la perfección de los santos en la actualidad, y que el hablar en lenguas y la realización 
de milagros como señales en los días iniciales de la iglesia, tenían el propósito de señalar y autenticar a 
los apóstoles como reveladores de la verdad divina, y nunca fueron destinados a ser característicos de 
todos los creyentes ni normativos en la era de la iglesia (1Co 12:4-11; 13:8-10; 2Co 12:12; Ef 4:7-12; Heb 
2:1-4). Todos los dones milagrosos de señales, según la Biblia, han cesado. 
 
 
 



El hombre 
 
Creemos que el ser humano fue creado directa e inmediatamente por Dios a Su imagen y semejanza. El 
hombre fue creado sin pecado, con una naturaleza racional, dotado de inteligencia, voluntad, 
autodeterminación y responsabilidad moral delante de Dios (Gn 2:7, 15-25; Stg 3:9). Dios creó al hombre 
como un ser compuesto de dos partes: un cuerpo material y un alma o espíritu inmaterial (Mt 6:25; 10:28; 
Ro 8:10). 
 
Creemos que la intención de Dios al crear al hombre fue que este glorificará a Dios, disfrutara de comunión 
con Él, viviera conforme a Su voluntad, y de esta manera cumpliera el propósito divino para la humanidad 
en el mundo (Is 43:7; Col 1:16; Ap 4:11). 
 
Creemos y enseñamos que, al desobedecer la voluntad revelada de Dios y Su Palabra, Adán pecó y perdió 
su inocencia. Como resultado, incurrió en la muerte tanto espiritual como física, se convirtió en objeto de 
la ira de Dios y adquirió una naturaleza inherentemente corrupta. Desde entonces, el hombre es 
totalmente incapaz de escoger o hacer lo que es aceptable a Dios, aparte de Su gracia. Sin capacidad 
propia para restaurarse, el ser humano está completamente perdido y sin esperanza. Por tanto, la 
salvación es enteramente una obra de la gracia de Dios, mediante la obra redentora de nuestro Señor 
Jesucristo (Gn 2:16-17; 3:1-19; Jn 3:36; Ro 3:23; 6:23; 1Co 2:14; Ef 2:1-3; 1Ti 2:13-14; 1Jn 1:8). 
 
Creemos y enseñamos que, debido a que todos los hombres estuvieron en Adán como su representante 
legal, la culpa real por el pecado de Adán y una naturaleza corrompida han sido transmitidas a todos los 
hombres de todas las épocas, siendo Jesucristo la única excepción. Así, todos los hombres son pecadores 
por naturaleza, por decisión personal y por declaración divina (Sal 14:1-3; Jer 17:9; Ro 3:9-18, 23; 5:10-
12). 
 
La salvación 
Creemos y enseñamos que la salvación es enteramente por la gracia de Dios, basada en la redención de 
Jesucristo y el mérito de Su sangre derramada, y no en base a ningún mérito o obras humanas (Jn 1:12; Ef 
1:7; 2:8-10; 1P 1:18-19). 
 
La regeneración 
Creemos y enseñamos que la regeneración es una obra sobrenatural mediante la cual el Espíritu Santo 
imparte nueva vida espiritual (Jn 3:3-7; Tit 3:5). Es instantánea y se realiza únicamente por el poder del 
Espíritu, por medio del instrumento de la Palabra de Dios (Jn 5:24; Stg 1:18; 1P 1:23). Como resultado, el 
Espíritu Santo capacita al pecador para responder con fe y arrepentimiento a la provisión divina de 
salvación (Hch 16:14). Las actitudes y conductas justas, junto con las buenas obras, son la evidencia y fruto 
apropiados de una regeneración genuina (Mt 3:8; 1Co 6:19-20; Ef 2:10) y se experimentan en la medida 
en que el creyente se somete al control del Espíritu Santo en su vida, mediante la obediencia fiel a la 
Palabra de Dios (Ef 5:17-21; Fil 2:12b; Col 3:16; 2P 1:4-10). Esta obediencia hace que el creyente sea 
transformado cada vez a la imagen de nuestro Señor Jesucristo (2Co 3:18). 



 
Creemos y enseñamos que la búsqueda del creyente por parecerse a Cristo culmina en la glorificación del 
creyente en la venida de Cristo (Ro 8:17; 2P 1:4; 1Jn 3:2-3). 
 
La elección 
Creemos y enseñamos que la elección es el acto de Dios mediante el cual, antes de la fundación del 
mundo, escogió en Cristo a aquellos a quienes regenerará, salvará y santificará por gracia (Ro 8:28-30;  
Ef 1:4-11; 2Ts 2:13; 2Ti 2:10; 1P 1:1-2). 
 
Creemos y enseñamos que la elección soberana no contradice ni anula la responsabilidad del hombre de 
arrepentirse y confiar en Cristo como Salvador y Señor (Ez 18:23, 32; 33:11; Jn 3:18-19, 36; 5:40;  
Ro 9:22-23; 2Ts 2:10-12; Ap 22:17). Sin embargo, debido a que la gracia soberana incluye los medios para 
recibir el don de la salvación, así como el don mismo, la elección soberana resultará en lo que Dios 
determina. Todos los que el Padre llama a Sí mismo, vendrán en fe, y todos los que vienen en fe, serán 
recibidos por el Padre (Jn 6:37-40, 44; Hch 13:48). 
 
Creemos y enseñamos que el favor inmerecido que Dios concede a los pecadores, totalmente depravados, 
en la elección, es incondicional (Ro 9:10-18; Ef 1:4). Es decir, no está condicionado ni relacionado con 
ninguna iniciativa humana ni con la anticipación que Dios tenga de lo que puedan hacer por su propia 
voluntad (Mt 11:21), sino que es únicamente por Su gracia y misericordia soberana  
(Ef 1:4-7; Tit 3:4-7; 1P 1:2). 
 
Creemos y enseñamos que la elección no se basa únicamente en la soberanía en un sentido abstracto, 
como si Dios escogiera, en aislamiento, de todo lo que es. Dios es verdaderamente soberano, pero ejerce 
esta soberanía en armonía con Sus otros atributos, especialmente Su omnisciencia, justicia, santidad, 
sabiduría, gracia y amor (Ro 9:11-16). Un entendimiento adecuado de la soberanía divina en la elección 
siempre exaltará la voluntad de Dios, de manera totalmente consistente con Su carácter, tal como se 
revela en la vida de nuestro Señor Jesucristo (Mt 11:25-28; 2Ti 1:9). 
 
La justificación 
Creemos y enseñamos que la justificación delante de Dios es un acto de la bondad de Dios (Ro 8:33), por 
el cual Él perdona instantáneamente y declara justos a aquellos que, mediante la fe en Cristo, se 
arrepienten de sus pecados (Lc 13:3; Hch 2:38; 3:19; 11:18; Ro 2:4; 4:1-8; 2Co 7:10; Is 55:6-7) y confiesan 
a Cristo como Señor soberano (Ro 10:9-10; 1Co 12:3; 2Co 4:5; Fil 2:11). Este nuevo estado o condición de 
justicia delante de Dios, es totalmente inmerecido y no depende de ninguna virtud u obra humana (Ro 
3:20, 28; 4:5-6; Ga 2:16). La justificación consiste en la imputación de nuestros pecados a Cristo (Is 53:4-
6; Col 2:14; 1P 2:24) y en la imputación de la justicia de Cristo a nosotros (Ro 5:18; 1Co 1:30; 2Co 5:21). 
Por este medio Dios puede hacer «que Él sea justo y sea el que justifica al que tiene fe en Jesús» (Ro 3:26). 
 
 
 



La santificación 
Creemos y enseñamos que todo creyente es santificado (apartado) posicional o definitivamente para Dios, 
en el momento de la salvación, y, por tanto, es declarado santo e identificado como tal. Esta santificación 
es instantánea y no debe confundirse con la santificación progresiva. La santificación posicional tiene que 
ver con la posición del creyente, no con su caminar o condición actual (Hch 20:32; 1Co 1:2, 30; 6:11; 2Ts 
2:13; Heb 2:11; 3:1; 10:10, 14; 13:12; 1P 1:2). 
 
Creemos y enseñamos que el creyente también es santificado progresivamente por la obra del Espíritu 
Santo. Por medio de este proceso gradual, el estado del creyente se va acercando cada vez más a la 
posición que disfruta mediante la justificación. Por medio de la obediencia a la Palabra de Dios y el poder 
del Espíritu Santo, el creyente es capaz de vivir una vida de santidad creciente, conforme a la voluntad de 
Dios, llegando a ser cada vez más semejante a nuestro Señor Jesucristo (Jn 17:17, 19; Ro 6:1-22; 2Co 3:18; 
1Ts 4:3-4; 5:23). Aunque los cristianos en ocasiones pueden comportarse de manera carnal o según la 
carne (1Co 3:1-4), negamos que el estado normativo o permanente de un verdadero creyente pueda ser 
carnal o según la carne. Todos los creyentes, sin excepción, están involucrados en la santificación 
progresiva por el poder del Espíritu Santo (Heb 12:14). 
 
En este sentido, creemos y enseñamos que toda persona que es salva, está involucrada en un conflicto 
diario: el nuevo hombre que en Cristo lucha contra la carne, esa parte de él que aún no ha sido redimida 
y que tiene su base en el cuerpo. Sin embargo, se ha provisto adecuadamente todo lo necesario para la 
victoria por medio del poder del Espíritu Santo que mora en el creyente. No obstante, esta lucha 
permanece con el creyente durante toda su vida terrenal y nunca cesa por completo. Toda afirmación de 
erradicación del pecado en esta vida no está de acuerdo con las Escrituras. Sin embargo, aunque la 
erradicación del pecado no es posible, el Espíritu Santo sí provee victoria sobre el pecado (Ga 5:16-25;  
Ef 4:22-24; Fil 3:12; Col 3:9-10; 1P 1:14-16; 1Jn 3:5-9). 
 
La seguridad 
Creemos y enseñamos que todos los redimidos, una vez salvos, perseveran en su fe porque son guardados 
por el poder de Dios, y, por tanto, están seguros en Cristo para siempre (Jn 5:24; 6:37-40; 10:27-30; Ro 
5:9-10; 8:1, 31-39; 1Co 1:4-8; Ef 4:30; Heb 7:25; 13:5; 1P 1:5; Jud 24). 
 
Creemos y enseñamos que es un privilegio para los creyentes regocijarse en la seguridad de su salvación 
por medio del testimonio de la Palabra de Dios, la cual, sin embargo, prohíbe claramente usar la seguridad 
cristiana como excusa para vivir en pecado o carnalidad (Ro 6:15-22; 13:13-14; Ga 5:13, 25-26; Tit 2:11-
14). 
 
 
 
La separación 



Creemos y enseñamos que tanto el Antiguo como el Nuevo Testamento, llaman a la separación del 
pecado, pero que las Escrituras indican claramente que en los últimos días aumentarán la apostasía y la 
mundanalidad (2Co 6:14-7:1; 2Ti 3:1-5). 
 
Creemos y enseñamos que, por una profunda gratitud por la gracia inmerecida de Dios que se nos ha 
concedido, y porque nuestro glorioso Dios es digno de nuestra total consagración, todos los salvos deben 
vivir de tal manera que demuestren un amor adorador hacia Dios y no traigan reproche sobre nuestro 
Señor y Salvador. También enseñamos que Dios ordena nuestra separación de toda apostasía religiosa, 
así como de las prácticas mundanas y pecaminosas (Ro 12:1-2; 1Co 5:9-13; 2Co 6:14-7:1; 1Jn 2:15-17;  
2Jn 9-11). 
 
Creemos y enseñamos que los creyentes deben estar separados para nuestro Señor Jesucristo (2Ts 1:11-
12; Heb 12:1-2), y afirmamos que la vida cristiana es una vida de obediencia y justicia que refleja la 
enseñanza de las Bienaventuranzas (Mt 5:2-12), una búsqueda constante de la santidad (Ro 12:1-2; 2Co 
7:1; Heb 12:14; Tit 2:11-14; 1Jn 3:1-10), y del fruto del Espíritu (Ga 5:22-24). 
 

La iglesia 
Creemos y enseñamos que todos los que ponen su fe en Jesucristo son colocados, inmediatamente, por 
el Espíritu Santo, en un solo cuerpo espiritual unido: la iglesia (1Co 12:12-13), la novia de Cristo (2Co 11:2; 
Ef 5:23-32; Ap 19:7-8), de la cual Cristo es la Cabeza (Ef 1:22; 4:15; Col 1:18). 
 
Creemos y enseñamos que la formación de la iglesia, el cuerpo de Cristo, comenzó en el día de Pentecostés 
(Hch 2:1-21, 38-47) y será completada en la venida de Cristo por los Suyos en el arrebatamiento (1Co 
15:51-52; 1Ts 4:13-18). 
 
Creemos y enseñamos que la iglesia es, por tanto, un organismo espiritual único diseñado por Cristo, 
compuesto por todos los creyentes nacidos de nuevo en esta era presente (Ef 2:11-3:6). La iglesia es 
distinta de Israel (1Co 10:32), un misterio que no fue revelado sino hasta esta era (Ef 3:1-6; 5:32). 
 
Creemos y enseñamos que el establecimiento y la continuidad de iglesias locales, está claramente 
enseñado y definido en las Escrituras del Nuevo Testamento (Hch 14:23, 27; 20:17, 28; Ga 1:2; Fil 1:1; 1Ts 
1:1; 2Ts 1:1), y que los miembros del único cuerpo espiritual deben asociarse entre sí en congregaciones 
locales (1Co 11:18-20; Heb 10:25). 
 
Creemos y enseñamos que la única autoridad suprema para la iglesia es Cristo (1Co 11:3; Efe 1:22; Col 
1:18), y que el liderazgo, los dones, el orden, la disciplina y la adoración de la iglesia son establecidos por 
Su soberanía, conforme a lo enseñado en las Escrituras.  Los oficiales designados bíblicamente para servir 
bajo Cristo y sobre la congregación son los ancianos (también llamados obispos, pastores y pastores-
maestros; Hch 20:28; Ef 4:11; 1P 5:1-2) y los diáconos, quienes deben cumplir con los requisitos  bíblicos 
(1Ti 3:1-13; Tit 1:5-9) y ejercer su ministerio de manera piadosa (1P 5:1-5). 
 



Creemos y enseñamos que estos hombres (ancianos/pastores) lideran o gobiernan como siervos de Cristo 
(1Ti 5:17-22) y tienen Su autoridad para dirigir la iglesia. La congregación debe someterse a su liderazgo 
(Heb 13:7, 17). Al mismo tiempo, su liderazgo debe estar caracterizado por un corazón de siervo (Mt 
18:10-14; 1Ts 2:5-7; 1P 5:3). El papel principal del anciano es capacitar a los santos para la obra del 
ministerio, lo que da como resultado la edificación del cuerpo de Cristo (Ef 4:12). 
 
Creemos y enseñamos la importancia del discipulado (Mt 28:19-20; 2Ti 2:2), la rendición de cuentas mutua 
entre todos los creyentes (Mt 18:5-14), así como la necesidad de la disciplina de los miembros pecadores 
de la congregación conforme a las normas de las Escrituras (Mt 18:15-22; Hch 5:1-11; 1Co 5:1-13; 2Ts 3:6-
15; 1Ti 1:19-20; Tit 1:10-16). 
 
Creemos y enseñamos la autonomía de la iglesia local, libre de cualquier autoridad o control externo, con 
el derecho al autogobierno y la libertad de interferencia por parte de cualquier jerarquía de individuos u 
organizaciones (Tit 1:5). Es bíblico que las verdaderas iglesias cooperen entre sí para la proclamación y 
propagación de la fe. Sin embargo, cada iglesia local, por medio de sus ancianos y su interpretación y 
aplicación de las Escrituras, debe ser la única que juzgue la medida y el método de su cooperación. Los 
ancianos de una iglesia local también son responsables de determinar todos los demás asuntos de 
membresía, política, disciplina, benevolencia y gobierno (Hch 15:19-31; 20:28; 1Co 5:4-7, 13; 1P 5:1-4). 
 
Creemos y enseñamos que el propósito supremo de la iglesia es glorificar a Dios (Ef 3:21), lo cual solo se 
logra cuando la iglesia cumple con su misión asignada bíblicamente. La misión principal de la iglesia hacia 
Dios es adorarlo y servir como columna y sostén de la verdad (1Ti 3:14-15). Su misión hacia sí misma es 
asegurar el cuidado mutuo y la edificación de sus miembros mediante la instrucción en la Palabra (2Ti 2:2, 
15; 3:16-17), la comunión (Hch 2:42; 1Jn 1:3) y la práctica regular de las ordenanzas (Lc 22:19; Hch 2:38-
42). La misión de la iglesia hacia el mundo es hacer discípulos de todas las naciones, comunicando el 
evangelio, bautizándolos y enseñándoles a obedecer todo lo que Jesús mandó (Mt 28:19; Hch 1:8; 2:42). 
 
Creemos y enseñamos la necesidad de que la iglesia coopere con Dios en el cumplimiento de Su propósito 
en el mundo. Para ese fin, Él concede dones espirituales a la iglesia. Da a ciertos hombres, escogidos con 
el propósito de capacitar a los santos para la obra del ministerio (Ef 4:7-12), y también, otorga habilidades 
espirituales únicas y especiales a cada miembro del cuerpo de Cristo (Ro 12:5-8; 1Co 12:4-31; 1P 4:10-11), 
llamando a todos los santos a la obra del servicio (1Co 15:58; Ef 4:12; Ap 22:12). 
 
Creemos y enseñamos que hubo dos tipos de dones dados a la iglesia primitiva: dones milagrosos de 
revelación divina y sanidad, dados de forma temporal en la era apostólica para confirmar la autenticidad 
del mensaje de los apóstoles (Heb 2:3-4; 2Co 12:12); y dones ministeriales, dados para capacitar a los 
creyentes en la edificación mutua. Con la revelación del Nuevo Testamento ahora completa, los dones de 
confirmación de naturaleza milagrosa ya no son necesarios (1Co 13:8-12). 
 
Creemos y enseñamos que hoy, nadie posee el don de sanidad, pero que Dios sí escucha y responde la 
oración de fe y lo hace conforme a Su perfecta voluntad para los enfermos, los que sufren y los afligidos 
(Lc 18:1-6; Jn 5:7-9; 2Co 12:6-10; Stg 5:13-16; 1Jn 5:14-15). Además, creemos y enseñamos que el don de 



profecía (en el sentido de recibir nueva revelación directamente de Dios), el don de lenguas y el don de 
interpretación de lenguas han cesado. Sin embargo, reconocemos que los dones milagrosos pueden ser 
falsificados por Satanás para engañar incluso a los creyentes (1Co 13:13 – 14:12; Ap 13:13-14). Los únicos 
dones que siguen en operación en la actualidad no son los dones revelatorios, sino más bien, los de 
capacitación, dados para la edificación (Ro 12:6-8). 
 
Creemos y enseñamos que hay dos ordenanzas encomendadas a la iglesia local: el bautismo y la cena del 
Señor (Hch 2:38-42). El bautismo cristiano por inmersión (Hch 8:36-39) es el testimonio solemne y 
hermoso de un creyente que manifiesta su fe en el Salvador crucificado, sepultado y resucitado, y su unión 
con Él en muerte al pecado y resurrección a una nueva vida (Ro 6:1-11). También es una señal de 
comunión e identificación con el cuerpo visible de Cristo (Hch 2:41-42). 
 
Creemos y enseñamos que la cena del Señor es la conmemoración y proclamación de Su muerte hasta 
que Él venga, y que siempre debe ir precedida de una solemne evaluación personal (1Co 11:28-32). 
Asimismo, enseñamos que, aunque los elementos de la Comunión son solo representaciones del cuerpo 
y la sangre de Cristo, la participación en la cena del Señor constituye, no obstante, una verdadera 
comunión con el Cristo resucitado, Quien mora en todo creyente y, por tanto, está presente en comunión 
con Su pueblo (1Co 10:16). 
 

Los ángeles 
 
Los ángeles santos 
Creemos y enseñamos que los ángeles son seres espirituales invisibles (Col 1:16; Heb 1:14; 13:2), que en 
ocasiones pueden asumir forma corporal. Fueron creados por Dios y, por tanto, no deben ser adorados 
(Ap 22:8-9). Aunque son una orden de creación superior al hombre, fueron creados para servir a Dios y 
adorarlo (Lc 2:9-14; Heb 1:6-7, 14; 2:6-7; Ap 5:11-14; 19:10; 22:9), y también para servir a los santos (Heb 
1:14). 
 
Los angeles caídos 
Creemos y enseñamos que Satanás fue el mayor de los ángeles creados y es el autor del pecado. Incurrió 
en el juicio de Dios al rebelarse contra su Creador (Ez 28:11-19; Is 14:12-17), al llevar consigo a numerosos 
ángeles en su caída (Mt 25:41; Ap 12:1-14), y al introducir el pecado en la raza humana mediante su 
tentación a Eva (Gn 3:1-15). 
 
Creemos y enseñamos que Satanás es el enemigo abierto y declarado de Dios y del hombre (Is 14:13-14; 
Mt 4:1-11; Jn 8:44; Ap 12:9-10); que es el príncipe de este mundo, quien ha sido derrotado mediante la 
muerte y resurrección de Jesucristo (Ro 16:20); y que será castigado eternamente en el lago de fuego (Ez 
28:11-19; Mt 25:41; Ap 20:10). 
 
 
 



 

Las cosas futuras (escatología) 
 
La muerte 
Creemos y enseñamos que la muerte física es consecuencia del pecado y constituye un castigo por el 
pecado (Gn 2:17; 3:19; Ro 5:12, 17; 6:23). Es el último enemigo que será destruido (1Co 15:26). La muerte 
no implica la pérdida de la conciencia inmaterial (Ap 6:9-11). El alma del incrédulo entra en un castigo 
consciente (Lc 16:19-26), y el alma del redimido pasa inmediatamente a la presencia de Cristo (Lc 23:43; 
Fil 1:23; 2Co 5:8). Sin embargo, en la muerte ocurre una separación entre el alma y el cuerpo (Fil 1:21-24). 
Para los redimidos, esta separación continuará hasta el arrebatamiento (1Ts 4:13-17), que inicia la primera 
resurrección (Ap 20:4-6), cuando el alma y el cuerpo serán reunidos y glorificados para estar para siempre 
con nuestro Señor (Fil 3:21; 1Co 15:35-44, 50-54). Hasta ese momento, las almas de los redimidos en 
Cristo permanecen en gozosa comunión con nuestro Señor Jesucristo (2Co 5:8). 
 
Creemos y enseñamos la resurrección corporal de todos los hombres, los salvos para vida eterna (Mt 
25:46; Jn 6:39; Ro 8:10-11, 19-23; 2Co 4:14), y los no salvos para juicio y castigo eterno (Dn 12:2; Jn 5:29; 
Ap 20:13-15). 
 
Creemos y enseñamos que las almas de los no salvos, al morir, son guardadas bajo castigo hasta la segunda 
resurrección (Lc 16:19-26; Ap 20:13-15), cuando el alma y un cuerpo resucitado serán reunidos (Jn 5:28-
29). Entonces comparecerán ante el juicio del gran trono blanco (Ap 20:11-15) y serán arrojados al 
infierno, el lago de fuego (Mt 25:41-46), siendo así apartados de la vida de Dios para siempre (Dn 12:2; 
Mt 25:41-46; 2Ts 1:7-9). 
 
El arrebatamiento de la iglesia 
Creemos y enseñamos el regreso personal y corporal de nuestro Señor Jesucristo antes de la tribulación 
de los siete años (1Ts 4:16; Tit 2:13), para trasladar a Su iglesia de esta tierra (Jn 14:1-3; 1Co 15:51-53; 1Ts 
4:15 – 5:11) y, entre este acontecimiento y Su gloriosa segunda venida con Sus santos, recompensar a los 
creyentes según sus obras (1Co 3:11-15; 2Co 5:10). 
 
El período de la tribulación 
Creemos y enseñamos que, inmediatamente después del arrebatamiento de la iglesia de la tierra (Jn 
14:1-3; 1Ts 4:13-18), los juicios justos de Dios serán derramados sobre un mundo incrédulo (Jer 30:7; Dn 
9:27; 12:1; 2Ts 2:7-12; Ap 16), y que estos juicios culminarán con la venida de Cristo en gloria a la tierra 
(Mt 24:27-31; 25:31-46; 2Ts 2:7-12). En ese momento, resucitarán los santos del Antiguo Testamento y 
de la tribulación, y los que estén vivos serán juzgados (Dn 12:2-3; Ap 20:4-6). Este período incluye la 
semana setenta de la profecía de Daniel (Dn 9:24-27; Mt 24:15-31; 25:31-46). 
 
La segunda venida y el reino milenial 
Creemos y enseñamos que, después del período de la tribulación, Cristo vendrá a la tierra para ocupar el 
trono de David (Mt 25:31; Lc 1:31-33; Hch 1:10-11; 2:29-30) y establecer Su reino mesiánico por mil años 



en la tierra (Ap 20:1-7). Durante ese tiempo, los santos resucitados reinarán con Él sobre Israel y sobre 
todas las naciones de la tierra (Ez 37:21-28; Dn 7:17-22; Ap 19:11-16). Este reinado será precedido por la 
derrota del anticristo y del falso profeta, y la expulsión de Satanás del mundo (Dn 7:17-27; Ap 20:1-7). 
 
Creemos y enseñamos que este reino será el cumplimiento de la promesa de Dios a Israel (Is  65:17-25; 
Ez 37:21-28; Zac 8:1-17), devolviéndoles la tierra que perdieron por su desobediencia (Dt 28:15-68). Por 
esa desobediencia, Israel fue temporalmente excluido (Mt 21:43; Ro 11:1-26), pero será restaurado por 
medio del arrepentimiento y entrará nuevamente en la tierra de bendición (Jer 31:31-34; Ez 36:22-32; Ro 
11:25-29). 
 
Creemos y enseñamos que el reinado del Señor en ese tiempo se caracterizará por armonía, justicia, paz, 
rectitud y longevidad (Is 11; 65:17-25; Ez 36:33-38), y concluirá con la liberación temporal de Satanás (Ap 
20:7). 
 
El juicio de los perdidos 
Creemos y enseñamos que, tras la liberación de Satanás al final del reinado de mil años de Cristo (Ap 20:7), 
Satanás engañará a las naciones de la tierra y las reunirá para la batalla contra los santos y la ciudad amada 
y en ese momento Satanás y su ejército serán consumidos por fuego descendido del cielo (Ap 20:9). 
Después de su derrota final, Satanás será arrojado al lago de fuego y azufre (Mt 25:41; Ap 20:10). Entonces 
Cristo, Quien es el Juez de todos los hombres (Jn 5:22), resucitará y juzgará a los muertos no salvos, tanto 
grandes como pequeños, en el juicio del gran trono blanco. 
 
Creemos y enseñamos que esta resurrección de los muertos no salvos será una resurrección física, y que 
tras recibir su juicio (Jn 5:28-29), serán condenados a un castigo eterno y consciente en el lago de fuego 
(Mt  25:41; Ap 20:11-15). 
 
La eternidad 
Creemos y enseñamos que, tras la culminación del milenio, la liberación temporal de Satanás y el juicio 
de los incrédulos (2Ts 1:9; Ap 20:7-15), los salvos entrarán en un estado eterno de gloria con Dios. Los 
elementos de esta tierra serán destruidos (2P 3:10) y reemplazados por una nueva tierra, donde morará 
la justicia (Ef 5:5; Ap 20:15; 21:1-27; 22:1-21), y la ciudad celestial descenderá del cielo (Ap 21:2). Esta 
nueva tierra será la morada eterna de los santos, donde disfrutarán para siempre de una comunión con 
Dios y entre ellos (Jn 17:3; Ap 21–22). Nuestro Señor Jesucristo, habiendo cumplido Su misión redentora, 
entregará el reino a Dios Padre (1Co 15:24-28), para que, en todas las esferas, el Dios trino reine por los 
siglos de los siglos (1Co 15:28). 
 
 

 
 



DISTINTIVOS 
Cada iglesia tiene sus distintivos. Pueden estar cuidadosamente pensados y articulados, o simplemente 
asumidos, pero siempre habrá principios no negociables que guían las decisiones y elecciones que se 
toman en todo el ministerio de esa iglesia. En Countryside Bible Church, existen dos distintivos no 
negociables que sustentan y moldean todo lo que hacemos: 
1) Un alto concepto de Dios 2) Un alto concepto de las Escrituras 
 
 

Un alto concepto de Dios 
 
Resumen 
Aunque Dios es inmanente, es decir, accesible para nosotros como nuestro Abba Padre, las Escrituras 
también enseñan que Él es trascendente: exaltado muy por encima de nosotros como nuestro Rey 
soberano. Por tanto, debe ser tratado con profunda reverencia y respeto, y nunca tomado a la ligera.1 
 
La trascendencia de Dios se refleja en el atributo que llamamos Su santidad. Dios es santo o trascendente 
en dos formas relacionadas, pero en última instancia distintas: es trascendente en Su pureza moral, y es 
trascendente en Su majestad. Él está separado o es distinto de todo lo demás en el universo, y es exaltado 
por encima de todo.2 
 
Nuestra mayor oración3 debe ser siempre que la trascendencia de Dios sea vista y conocida en la 
adoración de esta iglesia, y que, por tanto, Él sea tanto amado como temido.4 Es nuestro profundo anhelo 
y principal preocupación que, en nuestra adoración, tratemos a Dios como separado, distinto, santo, 
majestuoso y trascendente. Solo al comprender Su trascendencia podemos ver verdaderamente la 
hermosura del evangelio de Jesucristo, mediante el cual somos reconciliados y acercados a un Dios tan 
grande y asombroso. 
 

Implicaciones principales 
 
Un alto concepto de Dios nos impulsa a enfatizar varias implicaciones necesarias. 
 
Dios es soberano en todas las cosas 
Contrario a perspectivas teológicas en las que el hombre o incluso Satanás están funcionalmente en 
control, creemos que Dios es absolutamente soberano sobre todo lo que sucede en Su universo. El Salmo 
103:19 dice: «El SEÑOR ha establecido Su trono en los cielos, y Su reino domina sobre todo». Dios tiene 

 
1 Ec 5:1-2; 1Ti 1:17; 3:15; 5:21; 6:13-16; 2Ti 4:1; 1P 1:17 
2 Ex 15:11; 1S 2:2; Is 8:13; Os 11:9 
3 Mt 6:9 
4 1Co 14:24-25 



libertad y poder supremos e ilimitados para actuar. Soberano es lo que Dios es, por virtud de ser Dios, Él 
reina.5 Providencia es lo que Él hace, lleva a cabo Su gobierno administrando realmente cada detalle de 
Su creación.6 
 
Dios es soberano en la salvación 
Un alto concepto de Dios nos impulsa a creer y enseñar que solo Dios actúa para efectuar el rescate 
espiritual del ser humano.7 La salvación se lleva a cabo únicamente por un acto soberano de Dios. En el 
momento de la salvación, Dios inicia y realiza un milagro de nueva vida espiritual llamado regeneración. 
Es un acto divino de Dios por medio de Su Espíritu,8 mediante el instrumento de Su Palabra.9 La Escritura 
describe la obra soberana de Dios en la regeneración como una resurrección de la muerte espiritual,10 una 
nueva creación,11 y un nacimiento espiritual.12 
 
Adorar a Dios es el enfoque principal de la adoración corporativa 
Aunque Dios desea que obtengamos gran beneficio de la adoración corporativa,13 las personas no son el 
público principal. Cuando la iglesia se reúne para adorar, nuestro enfoque principal debe estar en Él. Por 
tanto, nuestros servicios de adoración están diseñados para estar centrados en Dios. 
 

Un alto concepto de las Escrituras 
 
Resumen 
Así como tenemos un profundo respeto por Dios, también tenemos un profundo respeto por Su Palabra. 
La Escritura es en parte la razón de la existencia de la iglesia. En 1 Timoteo 3:15, Pablo identifica a la iglesia 
como «columna y sostén de la verdad». ¡Esa verdad se encuentra en una sola fuente: Su Palabra eterna!14 
Como columna, la iglesia existe para sostener la verdad. Y como fundamento, la iglesia es la base sobre la 
cual descansa la verdad. La iglesia sostiene la verdad enseñándola y la apoya defendiéndola y 
transmitiéndola a la siguiente generación. En nuestro deseo de ser una iglesia genuinamente bíblica, 
mantenemos un alto concepto de las Escrituras. Dios ha exaltado por encima de todas las cosas Su 
Nombre y Su Palabra.15 
 

 
5 Sal 103:19 
6 Sal 115:3; Is 46:10-11; Dn 4:35; Ro 8:28 
7 1Ti 1:12-16; 2Ti 1:9; 3:10; Tit 3:3-7 
8 Jn 1:13 
9 Stg 1:18-19; 1P 1:23 
10 Ef 2:1-6; Col 2:13; cp. Ro 4:17 
11 2Co 5:17; Ef 2:10, 4:24 
12 Jn 3:1ss 
13 1Co 14:26; Heb 10:23-25 
14 2S 7:28; Sal 12:6; 119:151; Jn 17:17 
15 Sal 138:2 



Poseer un alto concepto de las Escrituras significa que creemos y enseñamos varios atributos cruciales de 
las mismas. 
 
 
Inspiración 
En 2 Timoteo 3:16, Pablo afirma que «toda Escritura es inspirada por Dios», es decir, de origen divino. Las 
Escrituras, en su totalidad, cada una de sus palabras, son producto del aliento de Dios.16 
 
Relevancia 
En 2 Timoteo 3:16, Pablo insiste en que toda Escritura es provechosa, útil y beneficiosa. Nosotros no 
hacemos que la Biblia sea relevante, ¡ella es relevante por sí misma! Si Dios ha inspirado Sus palabras para 
nosotros, ¿qué puede ser más relevante?17 
 
Suficiencia 
En 2 Timoteo 3:15, Pablo describe las Escrituras como «las cuales te pueden dar la sabiduría que lleva a la 
salvación».18 En el versículo 17, añade que las Escrituras son suficientes para hacernos aptos, lo que 
significa «perfecto, equipado para toda buena obra». Las Escrituras nos equipan completamente para 
toda buena obra, nos proveen, plenamente, para el servicio espiritual. Son un recurso suficiente que el 
Espíritu utiliza tanto para nuestra salvación como para nuestra santificación.19 
 
Autoridad 
En 2 Timoteo 4:1-2, Pablo exige que los pastores y ancianos «prediquen la Palabra». Usa el término 
principal del Nuevo Testamento para predicar, que significa «proclamar como lo hace el heraldo de un 
rey». Este término conlleva una idea de formalidad, dignidad y solemnidad. Y conlleva de manera explícita 
el hablar con autoridad. La predicación bíblica no es una conversación, sino una proclamación de parte de 
Dios mismo que debe ser escuchada y obedecida.20 
 

Implicaciones principales 
 
La Escritura ocupa el centro de los servicios de nuestra iglesia  
En 1 Timoteo 4:13-16, Pablo instruye a Timoteo y a todos los líderes de la iglesia que su tarea principal 
cuando la iglesia se reúne es: 1) leer las Escrituras, 2) explicar las Escrituras, 3) aplicar las Escrituras. Todos 
los demás elementos de la adoración corporativa se originan en nosotros y se dirigen a Dios. Pero cuando 
leemos y escuchamos la enseñanza de la Palabra de Dios, estamos presenciando una obra divina. Dios nos 
habla por medio de Su Palabra. Por eso los reformadores enseñaban que «el propósito principal y 

 
16 Sal 12:6;  119:89; Pro 30:5; Mt 4:4; Jn 17:17; 2P 1:21 
17 Ro 15:4; 1Co 10:11; 2Ti 4:1-5 
18 Cp. Stg 1:18; 1P 1:23 
19 Jn 15:3; 17:17; Hch 20:32. 
20 Tit 2:15 



supremo de todo servicio de iglesia es predicar y enseñar la Palabra de Dios»,21 y por eso el enfoque 
central en nuestra adoración congregacional es la predicación de la Biblia.22 
 
 
Solo las Escrituras dirigen e informan los elementos de nuestra adoración 
La única adoración aceptable para Dios, es aquella que las Escrituras realmente prescriben. Este principio, 
llamado a veces el Principio regulador, se deriva de Sola Scriptura, es decir, del hecho de que la Biblia es 
la autoridad inspirada única y definitiva en materia de fe y práctica. El segundo, de los Diez  
Mandamientos, advierte explícitamente cómo las formas de adoración no prescritas pueden convertirse 
en idolatría. El principio regulador plantea la pregunta: «¿Dónde ordenan o aprueban las Escrituras esta 
práctica?». Si la Escritura no lo hace, entonces esa práctica no está permitida en la adoración corporativa. 
 
Por tanto, nuestra adoración incluye únicamente estos elementos bíblicamente requeridos: 1) Cantamos 
la Escritura, elegimos música basada en la verdad de la Palabra de Dios.23 2) Oramos la Escritura, nuestras 
oraciones nacen como respuesta a la Escritura.24 3) Leemos la Escritura.25 4) Enseñamos la Escritura.26 5) 
Ofrecemos nuestras ofrendas voluntarias, para que la adoración bíblica verdadera sea sostenida y 
extendida.27 Vemos reflejada la Escritura en la señal o ceremonia del 6) bautismo28 y 7) La cena del Señor.29 
El hecho de que estos sean mandatos divinos añade solemnidad a lo que hacemos los domingos, pero 
también gran gozo, porque al hacer estas cosas con un corazón correcto, podemos tener la certeza de que 
honramos a nuestro Dios. 
 
La predicación expositiva consecutiva es nuestro enfoque constante para enseñar la Escritura 
En la adoración corporativa del Antiguo Testamento, había un patrón consistente de la lectura consecutiva 
de la ley y los profetas, seguida por una exposición de su significado.30 Cuando se examina el ministerio 
de Jesús, vemos que una parte central de Su labor era participar en la adoración corporativa en los 
servicios semanales de la sinagoga,31 centrados en la lectura y exposición consecutivas de la Palabra de 
Dios. La asignación principal de Timoteo cuando la iglesia se reunía públicamente era: 1) leer la Escritura, 
2) enseñarla/exponerla, 3) aplicarla. Esto no solo aplica al Antiguo Testamento, sino también a las cartas 
de Pablo.32 Por lo general, siguiendo el patrón del Antiguo Testamento y de la sinagoga, la lectura iba 
seguida de una exposición. La Palabra siempre ha sido el elemento central y clave de la adoración, y el 

 
21 Martin Lutero 
22 2Ti 4:1-2 
23 1Co 14:15; Ef 5:19; Col 3:16 
24 1Ti 2:1-8 
25 1Ti 4:13 
26 1Ti 4:13; 6:13-16; 2Ti 4:1-5; Tit 2:15 
27 1Co 16:1-4; 2Co 8 – 9; Fil 4:10-14 
28 Mt 28:19-20; Hch 2:38, 42; 16:31-33; 18:8 
29 1Co 11:23-32 
30 Dt 1:1, 5; Neh 8:1-8 
31 Mt 4:23; Lc 4:14-16, 20, 31, 44; 6:6; 13:10; Jn 18:20 
32 1Ts 5:27, cp. Col 4:16 



ministerio de la Palabra ha sido, por lo general, la lectura sistemática, consecutiva y la explicación de la 
Palabra de Dios. 
 
Interpretamos la Escritura usando una hermenéutica literal, gramatical e histórica 
Todo texto bíblico tiene un solo significado inmutable, determinado únicamente por la intención del autor 
humano y, en última instancia, por el Espíritu Santo. Ese significado se expresa en letras, palabras y 
gramática. Sin embargo, el significado de las Escrituras puede ser, en ocasiones, difícil de entender y, por 
tanto, susceptible de ser malinterpretado,33 por lo que, requiere una exégesis cuidadosa.34 Buscamos 
determinar el significado de cada pasaje de la Escritura interpretándolo literalmente, lo cual simplemente 
significa que seguimos las reglas normales para interpretar cualquier tipo de literatura. Examinamos el 
lenguaje, la gramática, las palabras, la cultura, la geografía y la historia en un proceso que se conoce como 
el método gramatical-histórico. La Biblia contiene figuras retóricas, alegorías, símbolos e imágenes, al 
igual que otros tipos de literatura. Pero, como en el caso de otros escritos, interpretamos la Biblia en su 
sentido más simple y literal, a menos que haya evidencia contextual y del autor que indique lo contrario. 
 

Aplicaciones contemporáneas 
Un alto concepto de las Escrituras nos impulsa a creer y enseñar las declaraciones claras de la Biblia sobre 
asuntos contemporáneos controvertidos, incluso cuando una lectura literal de la Escritura contradice las 
opiniones predominantes, sean estas seculares o cristianas. Lo siguiente no es un catálogo completo de 
tales temas, sino una muestra representativa de cómo un alto concepto de las Escrituras debe informar 
nuestra manera de pensar. 
 
La suficiencia de las Escrituras 
Creemos que Dios nos ha provisto, en las Escrituras, todo lo necesario para nutrir y sostener la vida 
espiritual.35 Eso significa que estamos comprometidos a enseñar y aconsejar directa y exclusivamente a 
partir de la Palabra de Dios.36 No creemos que la psicología secular tenga un papel legítimo en la 
santificación del creyente. 
 
La creación 
Creemos que el libro de Génesis presenta de manera clara y literal los eventos históricos que describe. 
Enseñamos, por tanto, que Dios creó todo en seis días literales.37 Rechazamos toda forma de evolución 
teísta.38 
 
El rol de la mujer 

 
33 2P 3:15-16 
34 2Ti 2:15 
35 Sal 19:7-11; 2Ti 3:16-17; 2P 1:3 
36 Sal 19:7; 119:9, 11; Jn 15:3; 17:17; 1Ts 2:13; 5:14; 2Ti 4:2; Stg 1:21 
37 Gn 1:5, 8, 13, 19, 23, 31; Ex 31:17 
38 Is 44:24; 45:18; Jn 1:3; Ro 11:36; 1Co 8:6; Col 1:16 



Creemos que tanto hombres como mujeres llevan la imagen de Dios y que los creyentes en Cristo disfrutan 
de igual posición espiritual delante de Dios.39 Sin embargo, la Escritura enseña que Dios ha establecido 
roles y responsabilidades distintos para hombres y mujeres. En el ámbito del hogar, el esposo debe ejercer 
un liderazgo amoroso y bondadoso y la esposa debe someterse al liderazgo de su esposo.40 Dios también 
ha provisto roles igualmente claros en la iglesia. Si bien hay muchas maneras cómo las mujeres pueden y 
deben servir, creemos que las Escrituras prohíben que las mujeres enseñen o lideren a hombres, o ejerzan 
autoridad sobre ellos en el contexto de la iglesia.41 
 
El don de hablar en lenguas 
Creemos que el don de hablar en lenguas fue un don milagroso dado por Dios, que permitía comunicar la 
verdad de Su Palabra en idiomas humanos que el hablante nunca había aprendido ni estudiado.42 Fue una 
manifestación del poder y la bendición divinos para validar el mensaje del evangelio predicado por los 
apóstoles y para establecer la Iglesia primitiva.43 Creemos que los arrebatos extáticos o los lenguajes de 
oración privada no comparten nada en común con el don neotestamentario de las lenguas y que son 
claramente contrarios a las enseñanzas de la Biblia.44 
 
Una vida transformada 
Creemos que todos los que Dios ha salvado genuinamente por gracia mediante solo la fe, son nuevas 
criaturas en Cristo45 y demostrarán esa nueva vida mediante la sumisión a Cristo y la obediencia a la 
Palabra de Dios.46 Todos los cristianos todavía pecan,47 a veces de manera muy grave y durante períodos 
prolongados sin arrepentimiento.48 Sin embargo, un patrón de pecado decreciente y un crecimiento en 
santidad caracterizarán la vida de cada creyente.49 
 
La sexualidad humana 
Creemos que Dios creó a la humanidad a Su imagen.50 En dos actos distintos, formó solo dos géneros 
diferentes: masculino y femenino.51 El género de Adán y Eva fue establecido por Dios y definido por su 
sexo fisiológico en la creación.52 Posteriormente, Dios determina el género de todos los demás seres 

 
39 Gn 1:27; 5:1-2; Ga 3:28 
40 Ef 5:22-33; Col 3:18-19; Tit 2:5; 1P 3:1-7 
41 1Co 14:34-35; 1Ti 2:9-12; 3:1-2, 5 
42 Hch 2:4-12; 8:15-17; 10:44-46; 19:1-7 
43 Hch 14:3; 1Co 14:22; 2Co 12:12; Heb 2:3-4. 
44 Hch 2:4-12; 1Co 14:5, 13, 27 
45 Jn 3:3; Ro 6:4; 2Co 5:17 
46 Mt 7:21; Lc 6:46-49; Ro 10:9-10 
47 Stg 3:2; 1Jn 1:8-10 
48 2S 11:26 - 12:15 
49 Jn 15:1-11; Ga 5:19-25; Ef 2:10; Fil 1:6; 2:12-13; 1Jn 1:6-7; 3:4-10 
50 Gn 1:27; 5:1; 9:6; Stg 3:9 
51 Gn 1:27;  5:1-2; Mt 19:4; Mr 10:6 
52 Gn 1:27; 2:7, 22 



humanos por su sexo fisiológico al nacer.53 Por tanto, cualquier intento de redefinir la sexualidad humana 
más allá de la distinción fisiológica hombre-mujer (ya sea desde lo biológico o lo cultural) y cualquier 
intento de cambiar el género de nacimiento constituyen una rebeldía pecaminosa contra nuestro Creador. 
Como Creador, Dios estipula en Su Palabra que los únicos deseos y actos sexuales legítimos y aceptables 
son aquellos entre un hombre y una mujer dentro del contexto del matrimonio.54 
 
 
El matrimonio 
Creemos que el matrimonio es un regalo de la gracia común de Dios para toda la humanidad, como un 
fundamento básico de la sociedad.55 Como arquitecto del matrimonio, solo Dios conserva el derecho de 
definir sus constructos y directrices, y Él lo ha hecho en Su Palabra.56 Conforme a las Escrituras, enseñamos 
que el diseño de Dios para el matrimonio es un pacto público, formal y oficial entre un hombre y una 
mujer.57 Dios diseñó el pacto matrimonial para ser un vínculo de por vida, permitiéndose el divorcio solo 
en el caso de pecado sexual no arrepentido58 o de abandono por parte de un incrédulo.59 Aunque los 
pecados sexuales de pensamiento no justifican el divorcio, toda inmoralidad sexual, tanto en pensamiento 
como en conducta, debe ser tomada en serio como una transgresión contra Dios.60 Dios pretende que la 
unión entre dos creyentes sea una ilustración amorosa de la relación entre Cristo y Su iglesia, cuando se 
lleva a cabo en obediencia a la Biblia y por medio del poder capacitador del Espíritu Santo.61 
 
 
 
 
 
 

 

 
53 Gn 18:10; Lv 12:2, 5, 7 
54 Gn 2:24; Lv 18:22; 20:13; Mt 5:28; 19:4-6; Ro 1:26-27; 1Co 6:9-11; 7:1-5; Ga 5:19-21; 1Ts 4:3-8; 1Ti 1:10; Heb 13:4 
55 Gn 1:28; 2:18, 24; Sal 127:3; Pro 18:22; 31:10-11; Heb 13:4 
56 Gn 2:18-24 
57 Gn 2:24; Pro 2:17; Ez 16:8-14; Mal 2:14 
58 En consonancia con el espíritu de las Escrituras, tanto del Antiguo como del Nuevo Testamento, exhortamos a la reconciliación en la mayoría 
de los casos cuando un cónyuge infiel demuestra un arrepentimiento bíblico sincero (Cp. Os 1-3; 11; Ef 4:32; Col 3:13). 
59 Mal 2:16; Mt 5:32; 19:9; Mr 10:11-12; 1Co 7:12-16, 24 
60 Job 31:1; Mt 5:28; 15:19; Stg 1:14-15 
61 Ef 5:18-33; 2Co 6:14; 1P 3:7 


